

## **Shiraz University** Journal of *Poetry Studies* **Quarterly, ISSN: 2980-7751**

**Summer 2025** 





## Extended Abstract

## **Short Article** Vol 17, Issue 2, Summer 2025, Ser 64

## Stranger than the Fresh Style: Nima's Transcendence in Creating One of the Techniques of Sabk-e Hendi\*\*

Mostafa Mirdar rezaei\*

#### Introduction

Nima is neither like some modernist poets who abruptly break away from tradition and deny the past heritage, nor like traditionalists who are completely enamored with the rigid standards of classical poetry. By delving into the characteristics of traditional poetry, while removing the superfluous, he incorporates what is useful for contemporary poetry, with modifications, in a modern and different functional context. From this perspective, Nima's approach to the world and the mechanism of poetry can be considered a phenomenological approach. Husserl believed that we must bracket (Epoché) the real world around us and phenomenologize it. Nima also tried to suspend the common approaches and assumptions of poetry by bracketing the usual preconceptions, going to the world without mediation.

One of the positions where Nima brackets common assumptions is thinking about and paying attention to the Sabk-e Hendi (Indian Style); a style that was marginalized from the second half of the twelfth century by those who opposed it. By abandoning the common assumption, Nima goes to the sources, and by reflecting on the Sabk-e Hendi, while reviving some of its components, he becomes fond of its characteristics. One of the junctures where Nima pauses and reflects is the realm of imagination and rethinking the artistic constructs that are among the style-making elements of the Sabk-e Hendi. One of these techniques is the "metaphorical-amphibology irony," which plays a significant role in creating images of the Sabk-e Hendi, both in terms of frequency and in terms of creating themes (Mirdar Rezaei, 2018: 461).

#### Methodology, Background, and Objectives

This survey is written in a descriptive-analytical way and uses library resources. It shows that Nima, with the help of his individual creativity and transcendence from the tradition of the Sabk-e Hendi poets, presents a distinct type of this technique that has a new and different structure and aspect. In addition, no research has yet examined the combined techniques, especially the artistic construct of "metaphoricalamphibology" in the images of contemporary poetry.

#### DOI: 10.22099/JBA.2025.50464.4536

\*\* This work is based upon research funded by Iran National Science Foundation (INSF) under project No 4040447.



<sup>\*</sup> Assistant Prof in Persian Language & Literature, University of Guilan, Rasht, Iran. m.mirdar@guilan.ac.ir

#### **Discussion**

The "metaphorical-amphibology irony" technique is "to metaphorize an irony for something, but in such a way that the approximate real form of that irony, i.e. it's necessary form, exists in that thing in principle, but in the real world, the concept of necessity and the meaning of irony is not true applicable on it. It is only in this case that the metaphor will maintain its strength" (Haghjoo, 2011: 258-259; Haghjoo and Mirdar Rezaei, 2014: 73-75; Mirdar Rezaei, 2020: 73). With a brief look at the structure of Nima's images, one can understand the significant presence of the artistic construct of "metaphorical-amphibology irony." However, Nima, with the help of his inherent creativity and by making changes in it, presents a structure of this literary device which is different from the common use of this technique. The new type has the ability to be analyzed both in the style of the Sabk-e Hendi poets as well as with regard to Nima's poetic system. Consider the following poem:

"In the arena of the heavy sea's roar

Every moment is a story that has begun.

Hanging with the dark-skilled night in a sob

It is as if a knot has been untied from a throat" (Ibid: 430)

In Nima's style, the irony of "being dark-skilled" is a human irony that is attributed to "night" with a "makniyah metaphor." The real form of irony is seen in the night; the night is black! The "sense of being dark-skilled" of the night, in reality, has nothing to do with its ironic concept in the human realm: necessity (oppression and terror) is not really in the night. The difference between Nima's work and the Sabk-e Hendi poets begins here. As we know, "Nima is a suffering, struggling, and social poet who uses the symbol in the service of his goal and places the night as a symbol of the suffocation of the oppressive society of his time" (Arianpour, 1978: 14). Among the symbols, "night is the most central, strongest, most prominent, and most repeated symbolic element of Nima's poetry" (Masoudi et al., 1994: 195). If "night" is considered an element of nature among the Sabk-e Hendi poets, which is used in its original meaning, in Nima's perception, it is "a symbol of a spiritual-social situation" (Fotouhi, 2007: 202). It is here that Nima, by substituting the symbol for the metaphor that was used in its true sense, deviates from and transcends the tradition of the Sabk-e Hendi for the creation of the "metaphorical-amphibology irony" technique, and in addition to deepening and making his poetry interpretable, leaves part of the understanding of the text to the audience.

In this image, he combines the newly created irony of "being dark-skilled" with the makniyah metaphor to the symbol of "night." From the encounter of the real aspect of the symbol and the necessary aspect of the metaphor, along with the claim of necessity, the first of which is a truth in "night" and the second is a symbolic concept for it, "ambiguity" is obtained. In short, Nima's new structure has one more dimension (symbol) than the Sabk-e Hendi type, which is why the conceptual realm of his poetry becomes deeper and wider; because in analyzing this type of poetry, its symbolic aspect must be considered.

## Conclusion

Poetic genius and creativity are revealed when, by delving into the ancient structure of Persian poetry, a poet such as Nima draws a technique from the characteristics of the Sabk-e Hendi, and by passing and transforming that device from his poetic system, gives a different function to it while giving freshness to that artistic construct. In this realm, the whole of his poetry has ambiguity; because it can be created and analyzed both with the tradition of the poets of the fresh style and with the specific poetic characteristics of Nima himself; and interestingly, it has the ability to be analyzed and explained with both readings. Nima, in order to create the "metaphorical-amphibology irony" technique by substituting the "symbol" for the metaphor that was used in its true sense, acts stranger than the tradition of the poets of the fresh style and transcends their tradition, because his new structure has one more dimension (symbol) than the Sabk-e Hendi type, and this makes the conceptual realm of his poetry deeper and wider. This is something that makes his poetry deeper and more interpretable, and also leaves part of the understanding of the poem to the audience.

**Keywords:** Nima, Sabk-e Hendi (Indian Style), symbol, metaphorical-amphibology irony

## References

Arianpour, Y. (1978). From Saba to Nima. Vol. 2. 5th ed., Tehran: Chapkhaneh-ye Sepehr. [in Persian]

- Bidel Dehlavi (2007). Selected ghazals of Bidel. By Mohammad Kazem Kazemi, Tehran: Erfan. [in Persian]
- Fallahi, Z. (2008). Nima and the Indian style; challenge or reconciliation. *Quarterly of language and literature 12*(37), 107–133. DOI: 10.22054/LTR.2008.6466 [in Persian]
- Fotouhi, M. (2016). Rhetorics of image. 4th ed., Tehran: Sokhan. [in Persian]
- Gholami, M. (2017). The attitude of the contemporary poetry toward Indian style. *Literary Techniquee*, 9(3), 79-92. DOI: 10.22108/LIAR.2018.94197.0 [in Persian]
- Haghgoo, S. (2011). Indian style and the metaphorical-amphibology irony. *Bahār-e Adab 4*(1), 79–96. https://sid.ir/paper/170647/fa [in Persian]
- Haghgoo, S. & and Mirdar Rezaei, M. (2014). A type of complex irony in Saeb's ghazals. *Literary techniques* 6(2), 69–84. 20.1001.1.20088027.1393.6.2.8.0 [in Persian]
- Kīānoush, M. (2010). Codes and secrets of Nima Yushij. Tehran: Ghatreh. [in Persian]
- Mas'oudi, M. et al. (1994). *Moonlight is oozing out: Memorandum for Nima Yushij*. Tehran: Arghanoon. [in Persian]
- Mirdar Reza'i, M. (2018). The process of creation and completion of the image from Khurasani style to Iraqi style based on combined techniques. Doctoral Dissertation, Supervised by Siavash Haghgoo, Faculty of Persian Literature and Foreign Languages, University of Māzandarān. [in Persian]
- Mirdar Reza'i, M. (2020). Metaphor to the power of two in a type of combined art form. *Literary aesthetics* 11(45), 67-94. <a href="https://journals.iau.ir/article-679727.html">https://journals.iau.ir/article-679727.html</a> [in Persian]
- Pournamdarian, T. (1998). *My house is cloudy: Nima's poetry from tradition to modernism*. Tehran: Soroush. [in Persian]
- Ranjbar, J. & Nejati, D. (2013). Symbolic manifestations of night in Nima's and Nazok-al-Malaekeh's poetry". *Researches in Literary Criticism and Stylistics 3*, 89-111. https://sanad.iau.ir/journal/lit/Article/518862?jid=518862 [in Persian]
- Rikhtehgaran, M. (2010). Phenomenology, art, modernity. 2nd ed., Tehran: Sāghī. [in Persian]
- Sa'eb Tabrazi (1992). Dīvān. (M. Ghahremān, Ed.). Tehran: Elmī va Farhangī. [in Persian]
- Spiegelberg, H. (1978). *The phenomenological movement: A historical introduction* (2nd ed.). The Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff.
- Yushij, N. (2006) About art and poetry. (S. Tahbaz, Ed.). Tehran: Negāh. [in Persian]
- Yushij, N. (2009). *Complete works*. (S. Tahbaz, Ed.). Tehran: Negāh. [in Persian]



# مجله ی تعربژوهی دانشگاه شیراز تارین ۴۰۶



مقالهی کوتاه ، مال ۱۲، تابستان ۱۲۰۸، شمارهی دوه، پیاپی ۱۲۰، صص ۱۱۱–۱۱۸



# غریبتر از طرز تازه (فراروی نیما در آفرینش یکی از شگردهای سبک هندی)

# مصطفی میردار رضایی \* 🗓

## چکیده

شعر سبک هندی قلمرو معانی و مضامین غریب و اعجابانگیز است و شاعران این طرز نیز برای آفرینش معانی بیگانه از هنرسازههایی خاص بهره می گیرند. نیما با شیفتگی و غور در مختصات سبک هندی، یکی از شگردهای مضمونساز این طرز را، با اعمال تغییراتی، در ساحتی امروزی و با کارکردی متفاوت به کار می گیرد. جستار حاضر که به شیوه ی توصیفی ـ تحلیلی نوشته شده است، می کوشد تا نشان دهد که نیما علاوه بر بهره گیری رایج از یکی از هنرسازههای سبک هندی، توانسته است به د ستیاری خلاقیتهای فردی خود، گونه ای متمایز از این شگرد را ارائه کند که سوای کارکرد سابق، ساخت و ساحتی نو و دیگرگونه نیز دارد. نتایج این جستار نشان می دهد که نیما برای آفرینش شگرد «کنایهی استعاری - ایهامی» با جانشین کردن «نماد» به جای مستعارلهی که در معنای حقیقی خودش به کار می رفته، غریب تر از سیره ی شاعران طرز تازه عمل کرده است و توانسته از سنت آنها فراروی کند؛ چراکه ساخت جدید او یک بعد (نماد) بی شتر از گونه ی سبک هندی آن دارد و همین سبب عمیق تر و گسترده تر شدن قلم و مفهومی شعر او می شود.

واژههای کلیدی: نیما، سبک هندی، نماد، «کنایهی استعاری \_ ایهامی».

تاريخ دريافت مقاله: ٣/٨/١ ، ١٤٠٣/٨/١ ، تاريخ پذيرش مقاله: ١٤٠٤/٣/٣

شاپا الكترونيكي: ۲۹۸۰ – ۲۹۸۰، ۲۹۸۰ <u>DOI: 10.22099/JBA.2025.50464.4536</u>

\*\* این اثر تحت حمایت مادی صندوق حمایت از پژوهشگران و فناوران کشور(INSF) برگرفته شده از طرح شمارهی «۴۰۴۰۴۲» انجام شده است.



<sup>&</sup>quot; استادیار زبان و ادبیات فارسی دانشگاه گیلان، رشت، ایران. m.mirdar@guilan.ac.ir

#### ۱. مقدمه

نیما نه بهسان برخی شاعران نوگرا، به یکباره از سنت می برد و میراث گذشته را انکار می کند و نه به مانند سنت گرایان، همه تن دل باخته ی موازین صلب و سخت شعر کلاسیک است. او با غور در مختصات شعر سنتی، ضمن زدودن زواید، آنچه را که به کار شعر معاصر می آید، با اعمال تغییراتی، در ساحتی امروزی و کارکردی متفاوت به کار می گیرد. از این منظر می توان مواجهه ی نیما با جهان و سازوکار شعر را مواجهه ای پدیدارشناختی دانست. هوسرل معتقد بود که باید جهان و اقع و پیرامون خود را در پرانتز (اپوخه Époché) بگذاریم و پدیدارشناسی کنیم. در پدیدارشناسی این اهمیت دارد که همه ی داده ها، اعم از واقعی یا غیرواقعی، را دارای حقوق برابر بدانیم و با بی طرفی درباره ی آنها پژوهش کنیم (ریخته گران، ۱۹۸۹: ۱۹۲۸). هدف، رسیدن به آن آگاهی نخستین است که بی واسطه داده ها را به حضور می آورد (ریخته گران، ۱۳۸۹: ۳۴). نیما نیز با در پرانتز گذاشتن پیش داوری های معمول می کوشد تا رویکرد و پیش فرض های رایج شعر را دچار تعلیق کند و به جهان بدون میانجی برود.

یکی از مواضعی که نیما، پنداشتهای معمول را در پرانتز می گذارد، اندیشیدن و اعتنای به سبک هندی است؛ سبکی که از نیمه ی دوم قرن دوازدهم توسط کسانی که به مخالفت با آن برخاستند، به حاشیه رانده شده بود. نیما با کنارنهادن فرض رایج، به سرچشمهها رفته، با تأمل در سبک هندی ضمن احیای پارهای از مؤلفهها، دلبسته ی مختصات آن شیوه می شود. درنگی در نامههای همسایه، شیفتگی نیما به طرز تازه را تا اندازهای محرز می گرداند. او در این نامهها، سبک هندی را «حد کمال شعر» (یوشیج، ۱۳۸۵؛ ۱۱۶) و «اعلا درجه ی ترقی شعر ایران» (همان: ۱۴۱) می داند و شاعرانش را در داشتن فکر و تلفیقات تازه در زمره ی توانگران شعر فارسی برمی شمارد (رک. همان: ۱۵۹). یکی از بزنگاههایی که نیما در آن درنگ و تأمّل می کند، همین حوزه ی صور خیال و بازاندیشی در هنرسازههایی است که در زمره ی عناصر سبکساز طرز تازه قرار دارند. یکی از این شگردها، «کنایه ی استعاری – ایهامی» است که هم به لحاظ بسامد و هم از منظر مضمون آفرینی در خلق تصویرهای سبک هندی نقش بایسته ای دارد (میر داررضایی، ۱۳۹۷: ۴۶۱).

این جستار که به شیوه ی توصیفی – تحلیلی و با بهره گیری از امکانات کتابخانهای نوشته شده است، می کوشد تا نشان دهد که نیما علاوه بر بهره گیری رایج از هنرسازه ی مزبور، به دستیاری خلاقیتهای فردی خود و فراروی از سیره ی شاعران سبک هندی، گونهای متمایز از این شگرد را ارائه می کند که سوای کارکرد سابق، ساخت و ساحتی نو و دیگرگونه نیز دارد.

## ١. ١. بيان مسئله

شگرد «کنایهی استعاری \_ ایهامی» یکی از هنرسازههای ترکیبی است که از ترکیب سه صناعت منفرد «کنایه»، «استعارهی مکنیه» و «ایهام» پدید می آید. اصلی ترین راه پیبردن به آن، شگرد «کنایه» است؛ یعنی نخست باید متوجه کنایهی موجود در بیت و سپس ارتباط آن با شگردهای دیگر شد. برای نمونه:

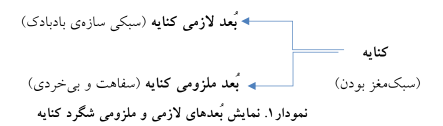
همچو کاغذباد، گردون هر سبکمغزی که یافت در تماشاگاه دنیا میپراند بیشتر (صائب، ۱۳۷۱، ج۲: ۴۷۳)

کنایه ی موجود در این بیت، ترکیب «سبک مغزی یا سبک مغز بودن» است که به صورت منفرد و مجزا در بیت واقع و رها نشده، بلکه با استفاده از شگرد «استعاره ی مکنیه» به واژه ی «کاغذباد» نسبت داده شده است. پس با ترکیب کنایه و استعاره ی مکنیه، کنایه ی مزبور پا به اقلیم صناعات ترکیبی می گذارد. اما این پایان کار نیست. چنان که می دانیم صناعت کنایه از دو بُعد لازم و ملزومی برخوردارست؛ بُعد لازمی، به ظاهر کنایه اختصاص دارد که باید راست باشد (مثل سیاهی ظاهری کاسه در کنایهی «سیه کاسه») و بُعد ملزومی، دربردارنده ی معنا و مفهوم کنایه است (مثل مفهوم «بخیلی و خسیسی» برای «سیه کاسه»).

بُعدهای لازم و ملزومی کنایهی «سبکمغزی» در ارتباط با واژهی «کاغذباد» چنین هستند:

بُعد لازمی: همان ظاهر کنایه است که باید راست باشد. با این تعریف، صورت واقعی کنایه، یعنی «سبکمغز بودن» را می توان در ظاهر «کاغذباد» مشاهده کرد؛ سبکی سازه ی کاغذباد (بادبادک) نمایانگر این بُعد از کنایه است. پس ظاهر کنایه یا بُعد لازمی آن برای «کاغذباد» راست و واقعی است.

بعد ملزومی: حامل معنا و مفهوم کنایه است. مفهوم کنایهی «سبک مغز بودن»، عبارت است از: «سفاهت و کم خردی». این بُعد از کنایه در ارتباط با واژهی «کاغذباد» حقیقت ندارد؛ چراکه این مفهوم اساساً در ارتباط با «انسان» معنا پیدا می کند و «کاغذباد»، «انسان» نیست. ارتباط این بُعد از کنایه با مستعارله (کاغذباد) از طریق «استعارهی مکنیه» صورت می گیرد. لذا ترکیب «سبک مغز بودن»، کنایه ای است انسانی که صورت ظاهری و بُعد لازمی آن در هیأت «کاغذباد» دیده می شود، اما بُعد ملزومی و لایهی مفهومی آن در کاغذباد وجود ندارد و خاصیتی استعاری ست.



تا اینجا با بررسی ابعاد دوگانهی کنایه (سبک مغز بودن) و ارتباط آنها با مستعارله (کاغذباد)، متوجه دو وجه حقیقی و استعاری شدیم. دو تعبیر و دو وجه کاملاً متفاوت؛ یکی صوری و دیگری مفهومی. یکی عینی و حقیقی، و دیگری ادعایی و استعاری. این جاست که عنصر بدیعی «ایهام» پا به میدان می گذارد. مگر ایهام غیر از بروز دو معنا، و ظهور دو وجه متفاوت برای یک چیز (لفظ یا ترکیب) است؟ در این جا هم مخاطب با دو وجه و بُعد برای یک امر مواجه شدهاست. لذا از روبهروشدن وجه حقیقی مستعارله (سبک مغزی کاغذباد به صورت واقعی) و وجه لازمی مستعارمنه همراه با ادعای ملزوم (سفاهت و بی خردی کاغذباد)، که اولی حقیقتی ست در کاغذباد و دومی، مفهومی ست استعاری برای آن، ایهام حاصل می شود. خواننده وقتی با این تصویر مواجه می شود، از روبهروشدن این دو وجه و درک ایهام، لذت می برد؛ زیرا و می بیند که باید مفهومی را برای «کاغذباد» خیال کند که خود «کاغذباد»، صورت آن را در مفهومی دیگر دارد.

پس شگرد «کنایهی استعاری \_ ایهامی» عبارت است از «استعاره کردن کنایهای برای چیزی، اما به این شکل که صورت واقعی تقریبی آن کنایه، یعنی هیأت لازمی آن، از اصل در آن چیز وجود داشته باشد، ولی در عالم واقع، حمل حقیقی مفهوم ملزومی و مراد کنایه بر آن درست نیاید که فقط در این صورت است که استعاره به قوت خویش باقی خواهد ماند» (حق جو، ۱۳۹۰: ۲۵۹–۲۵۸؛ حق جو و میردار رضایی، ۱۳۹۳: ۷۳–۷۵، میردار رضایی، ۱۳۹۹: ۷۳).

تحلیل نمونهای دیگر از این صناعت:

یک روی گرم در همه عالم پدید نیست خورشید هم به کشور ما سایه پرورست (بیدل، ۱۳۸۶: ۱۴۰)

- ۱. «گرمرویی» کنایهای ست انسانی؛
- ۲. شاعر این کنایه را از دالان صناعت منفرد «استعارهی مکنیه» به «خورشید» نسبت می دهد؛
- ۳. صورت واقعی «گرمرویی» را می توان در هیأت «خورشید» (در گرمای ظاهری خورشید) مشاهده کرد؛
- ۴. «گرمرویی» خورشید بهصورت واقعی، هیچ ربطی به مفهوم کنایی آن در قلمرو انسانی ندارد. ملزوم (= مهربان بودن و مدارا کردن؛ یا در معنی دیگر، تعجیل و شتابکردن، سالک چالاک بودن و ...) بهراستی در خورشید نیست؛
- ۵. از روبهروشدن وجه حقیقی مستعارله و وجه لازمی مستعارمنه همراه با ادعای ملزوم، که اولی حقیقتی ست در خورشید و دومی مفهومی ست استعاری برای آن، ایهام شکل می گیرد؛
- ۶. مخاطب هنگام مواجهه با این تصویر، از رویارویی این دو وجه و درک ایهام دچار التذاذ می شود؛ چراکه باید برای مستعارله، مفهومی را خیال کند که خود مستعارله، صورت آن را در مفهومی دیگر دارد.

## ۱. ۲. پیشینهی پژوهش

در خصوص توجه نیما و دیگر شاعران معاصر به سبک هندی می توان به کتاب رمزها و رازهای نیما یوشیج، به قلم کیانوش (۱۳۸۹) اشاره کرد که نویسنده در دفتر اول کتاب در ذیل عنوان «نیما یوشیج و شعر کلاسیک فارسی» به «نیما یوشیج و سبک هندی» چالش یا آشتی» از فلاحی (۱۳۸۷) یا مقاله ی یوشیج و سبک هندی» پرداخته است. هم چنین مقاله های «نیما و سبک هندی؛ چالش یا آشتی» از فلاحی (۱۳۸۷) یا مقاله ی «رویکردهای شعر معاصر به سبک هندی» به قلم غلامی (۱۳۹۶) نیز در همین زمینه هستند. با این حال، تاکنون هیچ پژوهشی به بررسی شگردهای ترکیبی، خاصه هنرسازه ی «کنایه ی استعاری ـ ایهامی» در تصویرهای شعر معاصر نپرداخته است.

## ٢. بحث اصلي

با نگاهی گذرا به ساختمان تصویرهای شعر نیما می توان حضور چشمگیر هنرسازه ی «کنایه ی استعاری – ایهامی» را به تماشا نشست. حتی در عنوان برخی شعرها؛ برای مثال، نام شعر «لکه دار صبح». «لکه دار بودن» اساساً کنایه ای انسانی ست که نیما آن را با «استعاره ی مکنیه» به «صبح» نسبت می دهد. صورت واقعی «لکه دار بودن» را می توان در هیأت ظاهری «صبح» مشاهده کرد (صبح آغشته به تاریکی شب). «این صبح پاک و خالصی نیست که شاعر در انتظارش بوده. صبحی ست که اگرچه از خنده شکفته است، اما زیر دندانش پاره ای از شب چرکین نهفته است» (پورنامداریان، ۱۳۷۷: ۳۲۲). «لکه دار

بودن به صبح به صورت واقعی، ربطی به مفهوم کنایی آن در قلمرو انسانی ندارد: ملزوم (متهم، رسوا و داغدار شدن) به راستی در صبح نیست؛ از روبه روشدن وجه حقیقی مستعارله و وجه لازمی مستعارمنه همراه با ادعای ملزوم، که اولی حقیقتی ست در «صبح» و دومی مفهومی استعاری ست برای مستعارله، ایهام شکل می گیرد. مخاطب وقتی با این تصویر روبه رو می شود، دچار لذت می شود از مواجهه ی این دو وجه و درک ایهام؛ چراکه باید برای مستعارله مفهومی را خیال کند که خود مستعارله (صبح)، صورت ظاهری اش را در مفهومی دیگر دارد. از اجتماع سه شگرد منفرد «کنایه»، «استعارهی مکنیه» و «ایهام»، صناعت «کنایه ی استعاری – ایهامی» پدید می آید.

در شعر زیر با عنوان «همسایگان آتش»:

«در حالتی که باد گریزنده می رود،

مرداب تيرهدل

هم خشک می شود» (یوشیج، ۱۳۸۸: ۴۲۰)

«تیرهدل بودن» کنایهای انسانی ست. شاعر این کنایه را با «استعارهی مکنیه» به «مرداب» نسبت می دهد. صورت واقعی «تیرهدل بودن» را می توان در هیأت ظاهری «مرداب» مشاهده کرد (رنگ تیرهی سطح مرداب). «تیرهدل بودن» مرداب به صورت واقعی، ربطی به مفهوم کنایی آن در قلمرو انسانی ندارد: ملزوم (بدخواهی، گمراهی و بدرایی) به راستی در مرداب نیست. از روبه روشدن وجه حقیقی مستعارله و وجه لازمی مستعارمنه همراه با ادعای ملزوم (وجه حقیقی و لازمی «مرداب» با مفهوم استعاری آن) ایهام شکل می گیرد. مخاطب هنگام مواجهه با دو وجه حقیقی و استعاری این تصویر و درک ایهام دچار التذاذ هنری می شود؛ چراکه که باید برای مستعارله (مرداب) مفهومی را خیال کند که خود مستعارله، صورت واقعی اش را در مفهومی دیگر دارد.

# ۱. فراروی نیما از هنرسازهی «کنایهی استعاری ـ ایهامی»

سازوکار نمونههایی که ذکر شد، دقیقاً منطبق است با سیرهی شاعران سبک هندی. اما نیما سوای بهره گیری معمول از این شگرد، به دستیاری خلاقیت ذاتی و با اعمال تغییراتی در آن، ساختی دیگرگونه را از این صناعات ارائه می دهد. گونه ی جدید این قابلیت را دارد که هم به شیوه ی شاعران سبک هندی تحلیل شود و هم با توجه به دستگاه شعری نیما. به شعر زیر توجه کنید:

«در معرکهی نهیب دریای گران

هر لحظه حكايتي ست كأغاز شده است.

أويخته با شب سيهپيشه به بغض

گویی ز گلویی گرهی باز شده است» (همان: ۴۳۰)

## ۲. ۱. ۱. تحلیل با شیوهی شاعران سبک هندی

کنایهی «سیهپیشهبودن» در شعر بالا، ابداع خلاقانهی خود نیماست که با توجه به واژهی «پیشه»، کارکردی انسانی دارد. نیما این کنایهی نوین را با «استعارهی مکنیه» به «شب» نسبت میدهد که صورت واقعی کنایه در آن دیده میشود؛ شب سیاه است. «سیهپیشهبودن» شب بهصورت واقعی، ربطی به مفهوم کنایی آن در قلمرو انسانی ندارد: ملزوم (ستمکاری و رعب آفرینی) بهراستی در شب نیست. از روبه روشدن وجه حقیقی مستعارله و وجه لازمی مستعارمنه همراه با ادعای ملزوم، که اولی حقیقتی است در «شب» و دومی مفهومی است استعاری برای آن، ایهام حاصل می شود.

# ۲. ۲. ۲. تحلیل با سازوکار شعر نیما

کنایهی «سیهپیشهبودن» کنایهای انسانی ست که با «استعارهی مکنیه» به «شب» نسبت داده می شود. صورت واقعی کنایه در شب دیده می شود؛ شب سیاه است. «سیه پیشه بودن» شب به صورت واقعی، ربطی به مفهوم کنایی آن در قلمرو انسانی ندارد: ملزوم (ستمکاری و رعب آفرینی) بهراستی در شب نیست. تفاوت کار نیما با شاعران سبک هندی از اینجا آغاز می شود. چنان که می دانیم «نیما شاعری دردمند و مبارز و اجتماعی است که سمبل را در خدمت هدف خویش به کار می گیرد و شب را نماد خفقان جامعهی بیدادگر زمانهی خود قرار میدهد» (آرینپور، ۱۳۵۷: ۱۴). در بین نمادها، «شب مرکزی ترین، قوی ترین، برجسته ترین و مکرر ترین عنصر سمبولیک شعر نیماست» (مسعودی و دیگران، ۱۳۷۳: ۱۹۵). اگر «شب» نزد شاعران سبک هندی، عنصری از عناصر طبیعت محسوب می شود که در معنای اصلی خودش به کار می رود، در تلقی نیما، «نماد یک وضعیت روحی - اجتماعیست. تحت تأثیر این وضعیت، همهی تصاویر و نمادهای شعر نیما همسو با تصویر شب نقش خود را ایفا می کند. اگر شب را تصویر مرکزی خوشه های خیال نیما فرض کنیم، می بینیم که بیشتر نمادهای ابداعی وی با مفاهیم هول و خفقان، بیدارگری، امید، پایداری و مقاومت شب مرتبطاند» (فتوحی، ۱۳۹۵: ۲۰۲). این جاست که نیما با جانشینی نماد به جای مستعارلهی که در معنای حقیقی خودش به کار می رفت، از سیره ی شاعران سبک هندی برای آفرینش شگرد «کنایهی استعاری \_ایهامی» عدول و فراروی میکند و علاوه بر ژرفتر کردن و تأویل پذیر کردن شعرش، بخشی از فهم متن را بر عهدهی مخاطب می گذارد. او «بر باد رفتن آرمانهای مشروطه، سرکوبی چندین جنبش انقلابی، استبداد رضاخانی و سرانجام کودتای ۲۸ مرداد ۱۳۳۲ را به چشم دیده است و ازاینروست که هرجا مینگرد، شب است» (مسعودی و دیگران، ۱۳۷۳: ۱۹۵) و مخاطب شعرش هم باید برای درک و دریافت نمادهای شعر او رمز گشایی کند.

نیما در این تصویر، کنایهی نوآفریدهی «سیهپیشهبودن» را با استعارهی مکنیه به نماد «شب» پیوند می دهد. از روبهروشدن وجه حقیقی نماد و وجه لازمی مستعارمنه همراه با ادعای ملزوم، که اولی حقیقتی ست در «شب» و دومی مفهومی ست نمادین برای آن، «ایهام» حاصل می شود. باری، ساخت جدید نیما یک بُعد (نماد) بیشتر از گونهی سبک هندی آن دارد که همین امر سبب عمیق تر و گسترده تر شدن قلمرو مفهومی شعر او می شود؛ چراکه در تحلیل این گونه از اشعار باید حتما وجه نمادین آن را لحاظ کرد.

نمونهای دیگر از فراروی نیما را در شعر «وای بر من» می توان مشاهده کرد:

«یک ستاره از فساد خاک وارسته

روشنایی کی دهد آیا

این شب تاریک دل را» (یوشیج، ۱۳۸۸: ۳۴۷)

کنایه ی انسانی «تاریک دل بودن» با «استعاره ی مکنیه» به «شب» نسبت داده شده که صورت واقعی کنایه در شب دیده می شود؛ شب به راستی تاریک است. «تاریک دل بودن» شب به صورت واقعی، ربطی به مفهوم کنایی آن در قلمرو انسانی ندارد: ملزوم (گمراه و تباه بودن) به راستی در شب نیست. اما شب در این جا مفهومی ست نمادین. ذکر شد که شب یکی

از مهمترین نمادهای شعر نیماست و این که شاعر حدود سیصدبار واژه شب را در ساختن تصاویر متنوع و گوناگون به کار گرفته، خود دلیلی آشکار بر عدول این واژه از بستر محدود معنای قاموسی خود و نشانگر لایههای نمادین این تعبیر در قاموس ذهنی شاعرست (رنجبر و نجاتی، ۱۳۹۲: ۹۳). مخاطب برای تحلیل نمادین باید بداند که «این شعر توصیف یکی از موقعیتهای سرشار از یأس و اندوه زندگی نیماست. فعالیت و مبارزهای که شاعر به آن امیدوار بوده و انتظار داشته است که به آزادی و آبادانی کشورش منجر گردد، به شکست انجامیده و بی ثمر مانده است... با پیروزی دشمن سایه ی سنگین شب تاریک ظلم و استبداد دوباره بر سر کشور سنگینی می کند» (پورنامداریان، ۱۳۷۷: ۲۰۸). از روبهروشدن وجه حقیقی نماد و وجه لازمی مستعارمنه همراه با ادعای ملزوم، که اولی حقیقتی است در «شب» و دومی مفهومی است نمادین برای آن، «ایهام» حاصل می شود. همین سیاق را در شعر بعد با عنوان «گل مهتاب» می توان مشاهده کرد:

«... از رنگهای درهم مهتاب

رنگی شکفته تر به در آمد.

همچون سپيدهدم

در انتهای شب؛

کآید ز عطسه های شبی تیره دل پدید» (یوشیج، ۱۳۸۸: ۳۵۳)

## ۳. نتیجه گیری

نبوغ و خلاقیت شعری نیما آنگاه نمایان می شود که با غور در ساختمان کهن شعر فارسی، شگردی را از دل مختصات سبک هندی بیرون می کشد و با عبور و دگردیسی آن صناعت از دستگاه شعری خود، ضمن تازگی بخشیدن به آن هنرسازه، کارکردی متفاوت به آن می بخشد. در این ساحت، کلیت شعر او ایهام دارد؛ چراکه هم می توان آن را با سیرهی شاعران طرز تازه تحلیل کرد و هم با مختصات خاص شعری خود نیما؛ و جالب اینکه با هر دو خوانش و بررسی قابلیت تحلیل و تبیین دارد. نیما برای آفرینش شگرد «کنایهی استعاری – ایهامی» با جانشین کردن «نماد» به جای مستعارلهی که در معنای حقیقی خودش به کار می رفته، غریب تر از سیره ی شاعران طرز تازه عمل کرده است و از سنت آنها فراروی می کند؛ چراکه ساخت جدید او یک بُعد (نماد) بیشتر از گونهی سبک هندی آن دارد و همین سبب عمیق تر و گسترده تر شدن قلمرو مفهومی شعر او می شود. امری که سبب تأویل پذیری و ژرف تر شدن شعرش می شود و نیز بخشی از فهم شعر را بر عهده و گرده ی مخاطب می گذارد.

#### بادداشتها

۱. برای مطالعه ی بیشتر در خصوص ماهیت شگردهای منفرد و ترکیبی، خاصه هنرسازه ی «کنایه ی استعاری \_ ایهامی» نگاه کنید به: (حق جو ۱۳۹۰؛ حق جو و میردار رضایی، ۱۳۹۳؛ میردار رضایی، ۱۳۹۷ و ۱۳۹۹).

## تشكر و قدر داني

این اثر تحت حمایت مادی صندوق حمایت از پژوهشگران و فناوران کشور (INSF) برگرفته از طرح شمارهی «۴۰۴۰۴۴۷» انجام شده است.

## منابع

آرین پور، یحیی. (۱۳۵۷) *از صبا تا نیما.* ج ۲. تهران: چاپخانهی سپهر.

بیدل دهلوی. (۱۳۸۶) گزیدهی غزلیات بیدل. به کوشش محمد کاظم کاظمی، تهران: عرفان.

پورنامداریان، تقی. (۱۳۷۷) خانه ام ابری است: شعر نیما از سنت تا تجدد. تهران: سروش.

حق جو، سیاوش. (۱۳۹۰) «سبک هندی و استعارهی ایهامی کنایه». بهار ادب، سال ۲، شمارهی ۱، صص ۷۹-۹۶.

https://sid.ir/paper/170647/fa

حق جو، سیاوش؛ میرداررضایی، مصطفی. (۱۳۹۳) «گونهای کنایهی آمیغی در غزل صائب». فنون ادبی، سال ششم، شمارهی مصطفی. (۱۳۹۳) https://doi.org/20.1001.1.20088027.1393.6.2.8.0

رنجبر، جواد؛ نجاتی، داود. (۱۳۹۲). «جلوههای نمادین شب در شعر نیما و نازکالملائکه». پژوهشهای نقد ادبی و https://sanad.iau.ir/journal/lit/Article/518862?jid=518862 مسبک شناسی، شماره ی ۳، صص ۸۹-۱۱۱. ریخته گران، محمدرضا. (۱۳۸۹) یدیدارشناسی، هنر، مدرنیته. تهران: ساقی.

صائب تبریزی. (۱۳۷۱) دیوان. به کوشش محمد قهرمان، تهران: علمی و فرهنگی.

غلامي، مجاهد. (۱۳۹۶) «رویکردهای شعر معاصر به سبک هندی». فنون ادبی، سال ۹، شمارهی ۳، صص ۷۹-۹۲. https://doi.org/10.22108/LIAR.2018.94197.0

فتوحی، محمود. (۱۳۹۵) بلاغت تصویر. تهران: سخن.

فلاحی، زیبا. (۱۳۸۷) «نیما و سبک هندی؛ چالش یا آشتی». زبان و ادب، دورهی ۱۲، شماره ی ۳۷، صص ۱۰۷–۱۳۳. https://doi.org/10.22054/LTR.2008.6466

كيانوش، محمود. (۱۳۸۹) رمزها و رازهای نيما يوشيج. تهران: قطره.

مسعودی، مجتبی (۱۳۷۳) می تراود مهتاب: یادمان نیما یوشیج. تهران: ارغنون.

میرداررضایی، مصطفی. (۱۳۹۷) فرآیند تکوین و تکامل تصویر از سبک خراسانی تا سبک عراقی با تکیه بر شگردهای ترکیبی. یایاننامهی دکتری دانشگاه مازندران.

\_\_\_\_\_ (۱۳۹۹). «استعاره به توان دو در گونهای هنرسازه ی ترکیبی». زیبایی شناسی ادبی، دوره ی ۱۱، شماره ی ۴۵، صص ۶۷–۹۴. <u>https://journals.iau.ir/article\_679727.html</u>

یوشیج، نیما. (۱۳۸۵) *دربارهی هنر و شعر و شاعری*. به کوشش سیروس طاهباز، تهران: نگاه.

\_\_\_\_\_ (۱۳۸۸) مجموعهی کامل اشعار نیما یوشیج. به کوشش سیروس طاهباز، تهران: نگاه.

Spiegelberg, H. (1978). *The phenomenological movement: A historical introduction*. The Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff.



## **Shiraz University** Journal of *Poetry Studies* **Quarterly, ISSN: 2980-7751**

**Summer 2025** 





## Extended Abstract

## **Short Article** Vol 17, Issue 2, Summer 2025, Ser 64

## Stranger than the Fresh Style: Nima's Transcendence in Creating One of the Techniques of Sabk-e Hendi\*\*

Mostafa Mirdar rezaei\*

#### Introduction

Nima is neither like some modernist poets who abruptly break away from tradition and deny the past heritage, nor like traditionalists who are completely enamored with the rigid standards of classical poetry. By delving into the characteristics of traditional poetry, while removing the superfluous, he incorporates what is useful for contemporary poetry, with modifications, in a modern and different functional context. From this perspective, Nima's approach to the world and the mechanism of poetry can be considered a phenomenological approach. Husserl believed that we must bracket (Epoché) the real world around us and phenomenologize it. Nima also tried to suspend the common approaches and assumptions of poetry by bracketing the usual preconceptions, going to the world without mediation.

One of the positions where Nima brackets common assumptions is thinking about and paying attention to the Sabk-e Hendi (Indian Style); a style that was marginalized from the second half of the twelfth century by those who opposed it. By abandoning the common assumption, Nima goes to the sources, and by reflecting on the Sabk-e Hendi, while reviving some of its components, he becomes fond of its characteristics. One of the junctures where Nima pauses and reflects is the realm of imagination and rethinking the artistic constructs that are among the style-making elements of the Sabk-e Hendi. One of these techniques is the "metaphorical-amphibology irony," which plays a significant role in creating images of the Sabk-e Hendi, both in terms of frequency and in terms of creating themes (Mirdar Rezaei, 2018: 461).

#### Methodology, Background, and Objectives

This survey is written in a descriptive-analytical way and uses library resources. It shows that Nima, with the help of his individual creativity and transcendence from the tradition of the Sabk-e Hendi poets, presents a distinct type of this technique that has a new and different structure and aspect. In addition, no research has yet examined the combined techniques, especially the artistic construct of "metaphoricalamphibology" in the images of contemporary poetry.

#### DOI: 10.22099/JBA.2025.50464.4536

\*\* This work is based upon research funded by Iran National Science Foundation (INSF) under project No 4040447.



<sup>\*</sup> Assistant Prof in Persian Language & Literature, University of Guilan, Rasht, Iran. m.mirdar@guilan.ac.ir

#### **Discussion**

The "metaphorical-amphibology irony" technique is "to metaphorize an irony for something, but in such a way that the approximate real form of that irony, i.e. it's necessary form, exists in that thing in principle, but in the real world, the concept of necessity and the meaning of irony is not true applicable on it. It is only in this case that the metaphor will maintain its strength" (Haghjoo, 2011: 258-259; Haghjoo and Mirdar Rezaei, 2014: 73-75; Mirdar Rezaei, 2020: 73). With a brief look at the structure of Nima's images, one can understand the significant presence of the artistic construct of "metaphorical-amphibology irony." However, Nima, with the help of his inherent creativity and by making changes in it, presents a structure of this literary device which is different from the common use of this technique. The new type has the ability to be analyzed both in the style of the Sabk-e Hendi poets as well as with regard to Nima's poetic system. Consider the following poem:

"In the arena of the heavy sea's roar

Every moment is a story that has begun.

Hanging with the dark-skilled night in a sob

It is as if a knot has been untied from a throat" (Ibid: 430)

In Nima's style, the irony of "being dark-skilled" is a human irony that is attributed to "night" with a "makniyah metaphor." The real form of irony is seen in the night; the night is black! The "sense of being dark-skilled" of the night, in reality, has nothing to do with its ironic concept in the human realm: necessity (oppression and terror) is not really in the night. The difference between Nima's work and the Sabk-e Hendi poets begins here. As we know, "Nima is a suffering, struggling, and social poet who uses the symbol in the service of his goal and places the night as a symbol of the suffocation of the oppressive society of his time" (Arianpour, 1978: 14). Among the symbols, "night is the most central, strongest, most prominent, and most repeated symbolic element of Nima's poetry" (Masoudi et al., 1994: 195). If "night" is considered an element of nature among the Sabk-e Hendi poets, which is used in its original meaning, in Nima's perception, it is "a symbol of a spiritual-social situation" (Fotouhi, 2007: 202). It is here that Nima, by substituting the symbol for the metaphor that was used in its true sense, deviates from and transcends the tradition of the Sabk-e Hendi for the creation of the "metaphorical-amphibology irony" technique, and in addition to deepening and making his poetry interpretable, leaves part of the understanding of the text to the audience.

In this image, he combines the newly created irony of "being dark-skilled" with the makniyah metaphor to the symbol of "night." From the encounter of the real aspect of the symbol and the necessary aspect of the metaphor, along with the claim of necessity, the first of which is a truth in "night" and the second is a symbolic concept for it, "ambiguity" is obtained. In short, Nima's new structure has one more dimension (symbol) than the Sabk-e Hendi type, which is why the conceptual realm of his poetry becomes deeper and wider; because in analyzing this type of poetry, its symbolic aspect must be considered.

## Conclusion

Poetic genius and creativity are revealed when, by delving into the ancient structure of Persian poetry, a poet such as Nima draws a technique from the characteristics of the Sabk-e Hendi, and by passing and transforming that device from his poetic system, gives a different function to it while giving freshness to that artistic construct. In this realm, the whole of his poetry has ambiguity; because it can be created and analyzed both with the tradition of the poets of the fresh style and with the specific poetic characteristics of Nima himself; and interestingly, it has the ability to be analyzed and explained with both readings. Nima, in order to create the "metaphorical-amphibology irony" technique by substituting the "symbol" for the metaphor that was used in its true sense, acts stranger than the tradition of the poets of the fresh style and transcends their tradition, because his new structure has one more dimension (symbol) than the Sabk-e Hendi type, and this makes the conceptual realm of his poetry deeper and wider. This is something that makes his poetry deeper and more interpretable, and also leaves part of the understanding of the poem to the audience.

Keywords: Nima, Sabk-e Hendi (Indian Style), symbol, metaphorical-amphibology irony

## References

Arianpour, Y. (1978). From Saba to Nima. Vol. 2. 5th ed., Tehran: Chapkhaneh-ye Sepehr. [in Persian]

- Bidel Dehlavi (2007). Selected ghazals of Bidel. By Mohammad Kazem Kazemi, Tehran: Erfan. [in Persian]
- Fallahi, Z. (2008). Nima and the Indian style; challenge or reconciliation. *Quarterly of language and literature 12*(37), 107–133. DOI: 10.22054/LTR.2008.6466 [in Persian]
- Fotouhi, M. (2016). Rhetorics of image. 4th ed., Tehran: Sokhan. [in Persian]
- Gholami, M. (2017). The attitude of the contemporary poetry toward Indian style. *Literary Techniquee*, 9(3), 79-92. DOI: 10.22108/LIAR.2018.94197.0 [in Persian]
- Haghgoo, S. (2011). Indian style and the metaphorical-amphibology irony. *Bahār-e Adab 4*(1), 79–96. <a href="https://sid.ir/paper/170647/fa">https://sid.ir/paper/170647/fa</a> [in Persian]
- Haghgoo, S. & and Mirdar Rezaei, M. (2014). A type of complex irony in Saeb's ghazals. *Literary techniques* 6(2), 69–84. 20.1001.1.20088027.1393.6.2.8.0 [in Persian]
- Kīānoush, M. (2010). Codes and secrets of Nima Yushij. Tehran: Ghatreh. [in Persian]
- Mas'oudi, M. et al. (1994). *Moonlight is oozing out: Memorandum for Nima Yushij*. Tehran: Arghanoon. [in Persian]
- Mirdar Reza'i, M. (2018). The process of creation and completion of the image from Khurasani style to Iraqi style based on combined techniques. Doctoral Dissertation, Supervised by Siavash Haghgoo, Faculty of Persian Literature and Foreign Languages, University of Māzandarān. [in Persian]
- Mirdar Reza'i, M. (2020). Metaphor to the power of two in a type of combined art form. *Literary aesthetics* 11(45), 67-94. <a href="https://journals.iau.ir/article-679727.html">https://journals.iau.ir/article-679727.html</a> [in Persian]
- Pournamdarian, T. (1998). *My house is cloudy: Nima's poetry from tradition to modernism*. Tehran: Soroush. [in Persian]
- Ranjbar, J. & Nejati, D. (2013). Symbolic manifestations of night in Nima's and Nazok-al-Malaekeh's poetry". *Researches in Literary Criticism and Stylistics 3*, 89-111. https://sanad.iau.ir/journal/lit/Article/518862?jid=518862 [in Persian]
- Rikhtehgaran, M. (2010). Phenomenology, art, modernity. 2nd ed., Tehran: Sāghī. [in Persian]
- Sa'eb Tabrazi (1992). Dīvān. (M. Ghahremān, Ed.). Tehran: Elmī va Farhangī. [in Persian]
- Spiegelberg, H. (1978). *The phenomenological movement: A historical introduction* (2nd ed.). The Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff.
- Yushij, N. (2006) About art and poetry. (S. Tahbaz, Ed.). Tehran: Negāh. [in Persian]
- Yushij, N. (2009). *Complete works*. (S. Tahbaz, Ed.). Tehran: Negāh. [in Persian]